

بالعكس. همچنین بنایه گفته‌ی اهل تحقیق و به خصوص با اعتقاد به توقیفیت اسماء، اطلاق لفظ «حیوان» با این که از حیات مشتق شده بر خداوند متعال جایز نیست.

این خالق توانای جهان است که پیوسته موجودات زنده را از عناصر مرده‌ی عالم بیرون می‌کشد و از پیکر موجودات زنده، عناصر مرده خارج می‌سازد.

«سوره روم/۱۹» هر چه هست فانی است و فقط ذات پروردگارت ماندنی است که صاحب جلال و ارجمندی می‌باشد.

گفتیم که حی به معنی «زنده، زنده‌بودن» (نقیض میت) است و نیز به معنی «حیات نباتی و قوه‌ی نامیه و حیات حیوانی و حیات عقلانی» آمده است و به «آحیاء» جمع بسته شده.

«حی» به معنی زنده، مانند هر صفت مشبه‌ی دیگر دلالت بر دوام دارد و با توجه به آغاز کریمه‌ی آیه‌الکرسی، حیات خداوند حیات حقیقی است، زیرا حیات او عین ذات اوست نه این که عارضی و از دیگری گرفته شده باشد. در آیه‌ی ۵۸ سوره‌ی فرقان آمده است: «بر ذات زنده‌ای که هرگز نمی‌میرد توکل کن...» حیات کامل، حیاتی است که آمیخته با مرگ نباشد بنابراین حیات حقیقی حیات اوست که از ازل تا ابد ادامه دارد.

در تعبیرات معمولی، موجود زنده به چیزی می‌گویند که دارای نمو، تغذیه، تولید مثل و جذب و دفع و احیاناً دارای حس و حرکت باشد، ولی باید به این نکته توجه داشت که: ممکن است افراد کوتاه‌بین، حیات را در مورد «خداوند» نیز چنین فرض کنند، با این که می‌دانیم او هیچ یک از این صفات را ندارد و این همان قیاسی است که بشر را در باره‌ی خداشناسی به اشتباه می‌اندازد، زیرا «صفات خدا» را با صفات خود مقایسه می‌کند. ولی حیات به معنی وسیع و واقعی کلمه، عبارت است «علم» و «قدرت»، بنابراین وجودی که دارای علم و قدرت بی‌پایان است آن را «اسم اعظم» می‌دانند، چه حیات را منشاء قدرت و علم فرض نموده‌اند نه

و هکذات از زمام باز آید و در حال دعا انگشت‌تری مزبور را در دست نماید و گاهی به آن نظر افکند.

اگر بخواهد کسی را منقاد خود گرداند هفتاد مرتبه بگوید: «وَ عَنِتِ الْوُجُوهَ لِنَحْنُ الْقَيُّومُ» و برای برآورده شدن حوائج روز شنبه هزار مرتبه بگوید: «یا حَنْ يَا قَيْوُمُ» و روز یکشنبه هزار مرتبه: «إِلَيْكَ نَعْبُدُ» و روز دوشنبه هزار مرتبه: «وَإِلَيْكَ نَسْتَعِنُ» و روز سه‌شنبه هزار مرتبه: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ» و روز چهارشنبه هزار مرتبه: «يَا اللَّهُ يَا رَحْمَنُ» و روز پنجم‌شنبه هزار مرتبه: «حَسْبِيَ اللَّهُ وَ نِعْمَ الْوَكِيلُ» و در روز جمعه هزار مرتبه: «يَا ذَالْجَلَلِ وَالْإِكْرَامِ».

پژوهه در مفهوم الحَيِّ از مترجم

این واژه از اسمای خداوند به معنی «زنده» می‌باشد و پنج بار در قرآن کریم ذکر شده که سه بار آن با صفت قیوم است. (بقره/۲۵۵؛ آل عمران/۲ و طه/۱۱۱). اهل کلام بر این باورند که حقیقت حیات فرع بر علم و قدرت است، یعنی در هر جا که علم و قدرت محقق باشد، حیات وجود دارد و از همین حیث چون جمادات فاقد حرکتند فاقد حیات قلمداد شده‌اند. در باب اتصاف خداوند به این اسم علاوه بر بحث توقیفیت اسماء، ادله‌ی گوناگونی ذکر شده که دو برهان آن مصون از ایرادات منطقی است:

۱) برهان اینی: بنایه قاعده‌ی امکان اشرف چون حیات از کمال‌های عارض بر اشیا می‌باشد ثبوت آن در مراتب علی و بالتابع واجب الوجود، ضروری است.

۲) برهان لمی: بنایه ادله‌ی اثبات واجب الوجود و بساطت آن چون خداوند مجرد علی‌الاطلاق است، بالتابع به میزان تجردش - چون موجودی مجرّدتر از او نیست - عالم است؛ چه «كُلُّ مجرَّد عاقل» - هر مجرّدی عاقل است - او " قادر محض"، "زوالناپذیر" محض و در نتیجه "حَيَ مطلق" است؛ لذا صفت حیات الهی در مرتبه‌ی ذات او و غیر عارض بر ذاتش اعتبار می‌گردد، از همین رو برخی آن را "اسم اعظم" می‌دانند، چه حیات را منشاء قدرت و علم فرض نموده‌اند نه



اسم پیstem از اسماء الحسنی و به معنی دانایی است که افعال او محکم و مُتَقَن و صادره از روی حکمت باشد و هیچ کس را نرسد که فعلی از افعال او را چون و چرا کند چه تمام فعلش مبنی بر مصلحت و حکمت بوده و «لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُون» و بعضی این اسم مبارک را منسوب به "حضرت عیسی" طیلاً دانسته‌اند.

«شیخ برسی» (ره) فرموده است هر کس این اسم را بنویسد و آن را بشوید و برکشت و زرع ریزد با برکت شود و آن کشت از آفات این گردد و در بعضی از رسایل معتبره است که هر کس نقش متعلق به این اسم را به صورت زیر در ساعت اول از روز یکشنبه بر پوست آهو بنویسد و روزی هفتاد و هشت دفعه آن را بخواند خداوند عالم او را حکمت بیاموزد:

| ح  | ک  | ی  | م  |
|----|----|----|----|
| ۳۲ | ۱۶ | ۲۱ | ۹  |
| ۱۸ | ۶  | ۴۲ | ۱۲ |
| ۲۰ | ۳۶ | ۵  | ۱۷ |

شکل شماره ۵۹

حیات کامل را دارد، "حیات خداوند" مجموعه‌ی علم و قدرت اوست و در حقیقت به واسطه‌ی علم و قدرت، موجود زنده از غیرزنده تشخیص داده می‌شود، اما نمو و حرکت و تغذیه و تولیدمثل از آثار موجوداتی است که ناقص و محدودند و دارای کمبودهایی هستند که به وسیله‌ی تغذیه و تولیدمثل و حرکت آن را تأمین می‌کنند، ولی آن کس که کمبودی ندارد این امور هم در باره‌ی او مطرح نیست.

اسم واسع و نیز یک بار با اسم علیّ آمده است. شرح دقیق این اسم در گرو تحلیل اصطلاح حکمت است. "حکمت" در اصطلاح به معنی علم به حقایق اشیا و عمل کردن به مقتضای آن می‌باشد، بنابراین در حکمت، دورکن اساسی، یکی علم و دیگری عمل مطابق با واقع وجود دارد که هر دو رکن در خداوند به نحو تمام قابل اعتبار است زیرا خداوند به جهت تجرّد محضش و وجود اطلاقیش در مرتبه‌ی کمال علمی است، چه علم مقام انکشاف می‌باشد و در مرتبه‌ی وجود محض، حجاب و حدّی ندارد، از طرف دیگر چون ذات الهی کمال محض است و حالت منتظره‌ای برای او مفروض نیست، فرض جلب مشتهیات و دفع منافرات - که مفاد قوه‌ی شهوت و غضب است - برای او وجود ندارد، پس دلیلی برای عدم فعل بر مقتضای علم ندارد، پس تمام افعال الهی که به مقتضای علم فعلی او اصدار می‌شود در کمال استواری و مطابق با واقع است. بنابراین خداوند؛ «حکیم» علی‌الاطلاق می‌باشد.

"راغب" در مفردات در معنای "حکمت" می‌گوید: «حکمت عبارت از رسیدن به حق است به وسیله‌ی علم و عقل؛ حکمتی که از صفات خدای حکیم است اشاره به احاطه‌ی علمی حضرت او بر موجودات و ایجاد آنها در نهایت قدرت و استحکام دارد. و آن حکمتی که نصیب انسان می‌شود معرفت به موجودات و افعال شایسته می‌باشد. به همین جهت خداوند در مورد لقمان می‌فرماید: «ما به لقمان حکمت عطا کردیم».

و نیز این معانی را برای حکمت گفته‌اند؛ علم دین، موافقت گفتار با عمل، معرفت به خداوند تبارک و تعالی، فهم و شعور، تفقه و تدبیر و علمی که سود فراوان داشته باشد. و بعضی از اهل دل گفته‌اند حکمت در مورد انسان یعنی رسیدن به مرتبه‌ای از روشنایی باطن که جهان خارج را در وجود خویش ببیند.

اصولاً واژه‌ی «حُكْم» از نظر لغت به معنی «منع کردن به منظور اصلاح» است و لذا به لگام حیوان «حَكَمَة» (بر وزن صدقه) گفته می‌شود؛ سپس این کلمه به بیان چیزی مطابق «حکمت»، اطلاق شده و همچنین به «علم و عقل» نیز با همین علیم، چهار بار با اسم خبیر و یک بار با اسم نواب، یک بار با اسم حمید، یک بار با

در بعضی کتب است که مداومت بر این اسم برای راست‌آمدن کارها و دانستن مجھولات مجرّب است و نیز مداومت بر این اسم برای دوام دولت و مال و آسان شدن هر دشواری و رفع غربت و تنگی معیشت نافع است و خواندن این اسم تا پانصد و چهل و پنج مرتبه برای هر مطلبی مفید است و نگاهداشتن مکسّر این اسم نیز ثمرات بسیار دارد و صورتش این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ح | ک | ی | م |
| ی | م | ح | ک |
| م | ی | ک | ح |
| ک | ح | م | ی |

شکل شماره ۶۰

و نظرکردن در مکسّر زیر نافع است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ح | ک | ی | م |
| م | ح | ی | ک |
| ک | م | ی | ح |

شکل شماره ۶۱

و هر کس در روز شنبه سیزده (و) بنویسد و در هنگام نوشتن مکرّر بگوید: «یا حکیم یا شَكُور» پس آن نوشته را به قصد برآمدن مطلبی در میان مصحف نهد، آن مطلب برآورده شود انشا الله.

### پژوهه در مفهوم الحکیم از مترجم

این واژه از اسمای خداوند به معنی «راست‌گفتار» و «درست‌کردار» می‌باشد و وزن صرفی آن - صفت مشبهه - دلالت بر دوام آن دارد. این اسم نواد و یک بار در قرآن کریم ذکر شده که چهل و هفت بار آن با اسم عزیز، سی و شش بار آن با اسم علیم، چهار بار با اسم خبیر و یک بار با اسم نواب، یک بار با اسم حمید، یک بار با

و عاقل، رهبر و پیشوای معلمی بزرگ و حکمت‌آموز معرفی می‌کند که می‌تواند درهای حکمت را به روی انسانها بگشاید و به صراط مستقیمی که در آیات قرآن به آن اشاره شده است، راهنمایی کند. البته «حکیم» به معنی «مستحکم و خلل‌ناپذیر» نیز آمده است و جمیع این مفاهیم در واژه‌ی مذبور جمع است و در مورد قرآن صادق می‌باشد.

تناسب «حکم» گفته می‌شود. واژه‌ی «حکم» در پاره‌ای از موارد به معنی «فرمان نبوت و رسالت» آمده است و در موارد دیگری به معنی «قضاؤت» و گاهی نیز به معنی «عقل و خرد» آمده است. واژه‌ی «حکم» گاهی به معنی «حکومت و قضاؤت» آمده است (جایه/۱۶).

«حکم» در تعبیرات قرآن معمولاً به معنی «قضاؤت و داوری» است، ولی از آنجا که مقام قضاء، همیشه جزئی از برنامه‌ی «حکومت» است و قاضی بدون پشتوانه‌ی قدرت حکومت کاری از او ساخته نیست، دلالت التزامی بر مسأله‌ی زمامداری نیز دارد.

واژه‌ی «حکمت» و «حکم» از یک ریشه‌اند (شعر/۸۳). و به تعبیر دیگر، ارزشها و معیارهایی است که انسان به وسیله‌ی آن بتواند حق را هر کجا هست بشناسد و باطل را در هر لباس تشخیص دهد؛ این همان چیزی است که بعضی از فلاسفه از آن به عنوان «کمال قوه‌ی نظریه» تعبیر کرده‌اند و این همان حقیقتی است که لقمان از ناحیه‌ی خدا دریافت داشته بود.

«حکمت» گاه جنبه‌ی علمی دارد که از آن تعبیر به «معارف عالیه»، و گاه جنبه‌ی عملی دارد که از آن تعبیر به «اخلاق و عمل صالح» می‌شود.

«حکمتی» که قرآن از آن سخن می‌گوید و خداوند به «لقمان» عطا فرموده؛ «مجموعه‌ای از معرفت و علم و اخلاق پاک و تقوا و نور هدایت» بوده است. به هر حال «لقمان» به خاطر داشتن این حکمت به شکرگزاری در پیشگاه پروردگارش پرداخت؛ او هدف نعمت‌های الهی و کاربرد آنها را می‌دانست و درست آنها را در همان هدفی که برای آن آفریده شده بودند به کار می‌بست و اصلًا حکمت همین است (به کاربستن هر چیز در جای خود)، بنابراین «شکر» و «حکمت» به یک نقطه بازمی‌گردند.

از طرفی خداوند، «قرآن» را به «حکیم» توصیف می‌کند، در حالی که «حکمت» معمولاً صفت شخص زنده و عاقل است، گویی قرآن را موجودی زنده

صورتش این است:

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| م  | ی  | ل  | ع  |
| ۷۱ | ۲۹ | ۱۱ | ۳۹ |
| ۱۲ | ۴۲ | ۶۸ | ۲۸ |
| ۲۷ | ۶۹ | ۴۱ | ۱۳ |

شکل شماره ۶۳

و اگر کسی این لوح اشکل ۶۴ را در انگشتتری نقش کند و با خود دارد و در شبها جمیعه بعد از نماز صد بار صلوات بفرستد و چهار صد و پنجاه مرتبه این اسم را بخواند و در لوح نظر کند صفاتی ظاهر و باطن او را حاصل گردد و تمام مرادات او به آسانی مهیا شود و صورت لوح این است:

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| ۳۷ | ۴۰ | ۴۳ | ۳۰ |
| ۴۲ | ۳۱ | ۳۶ | ۴۱ |
| ۳۲ | ۴۵ | ۳۸ | ۳۵ |
| ۳۹ | ۳۴ | ۳۳ | ۴۴ |

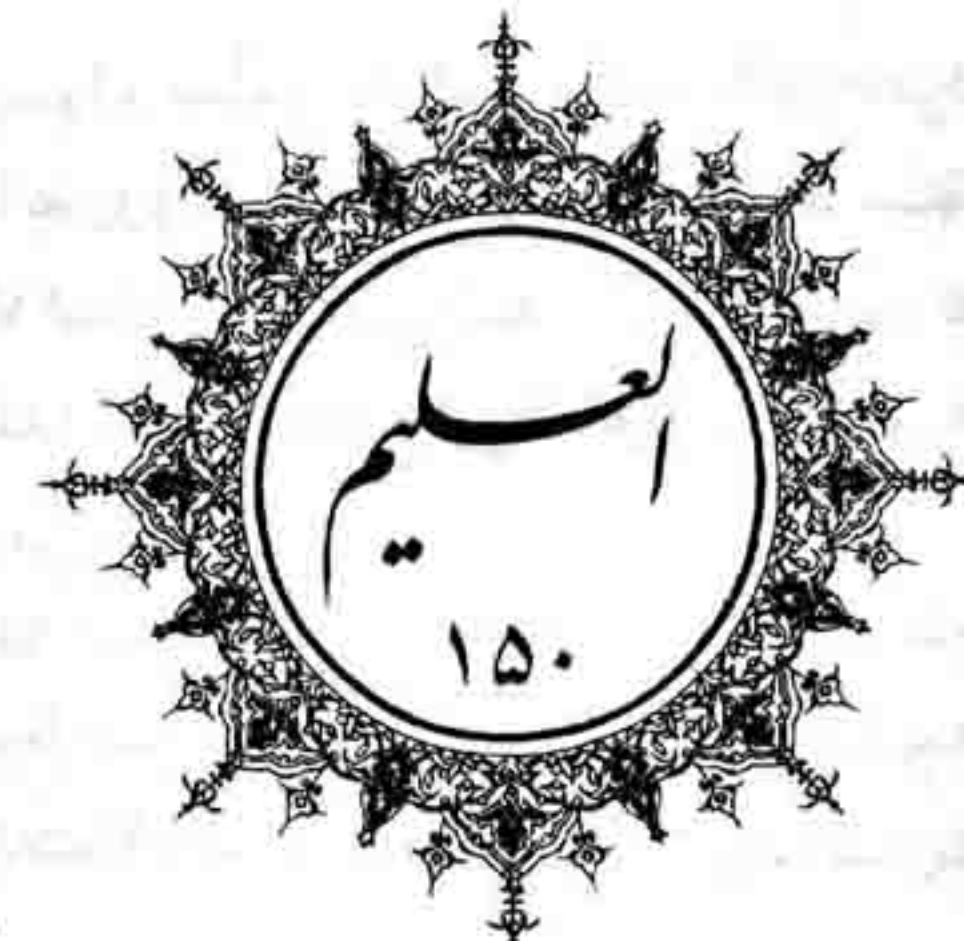
شکل شماره ۶۴

و نگاه داشتن مکسر این اسم نیز فواید بسیار دارد و صورتش این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| م | ی | ل | ع |
| ل | ی | ع | م |
| ع | م | ی | ل |

شکل شماره ۶۵

از فواید مداومت بر این اسم حصول علم لذتی است و چون کسی خواهد که بر امر پنهانی مطلع گردد در سه شب هر شبی دو رکعت نماز کند و بعد از نماز صد و هر کس این نقش اشکل ۶۳ را در شرف مشتری بر نقره نقش کند، خداوند او را نهم و علوم شریعت روزی می فرماید به خصوص کسی که نامش عیسی باشد و



به معنی دانای بر همهی سرائر و مطلع بر همهی ضمائر است و "ماکان" و "مایکون" بر او پوشیده نیست و علم او به اشیا پیش از خلق آنها چون علم اوست به آنها بعد از خلق آنها و مداومت بر این اسم بعد از فتوحات قلبیه و اطلاع بر معارف حقيقیه و برآمدن حاجات مهمه، مجرّب است. ذکر این اسم ده مرتبه بعد از هر نمازی برای کشف مغایبات مفید است و در بعضی رسائل است که ملک علّوی که مُوکَل بر این اسم است «لومائیل» است و ملک سُفلی قیوئیل نام دارد. و هر کس این اسم را بسیار بگوید خداوند او را بر دقایق علمها و خفیات اسرار مطلع می گردد. هر کس این مثلث اشکل ۶۲ را که به مثلث عیسی مسُمی است، بر شرف عطارد نقش کند و با خود دارد خداوند به او حکمت و لطایف معارف را بیاموزد و صورت مثلث این است:

|    |    |    |
|----|----|----|
| ۴۰ | ۹۰ | ۲۰ |
| ل  | یم | ع  |
| ۸۰ | ۱۰ | ۶۰ |

شکل شماره ۶۲

اشکل شماره ۶۳ را در شرف مشتری بر نقره نقش کند، خداوند او را نهم و علوم شریعت روزی می فرماید به خصوص کسی که نامش عیسی باشد و

- ۳) علم خداوند برگرفته از حواس و فکر نیست.
- ۴) علم او ضروری الثبوت و مَمْتَنَعُ الرَّوْاْلِ است.
- ۵) یک علم، خداوند را از علم دیگری بازنمی دارد.
- ۶) معلومات خداوند نامتناهی است. در اینجا باید به نکته توجه داشت؛ از آن رو که مفهوم علم از عدم مانع و حجاب بین دو شیء حکایت می‌کند و خداوند وجود مطلق است و تمامی سلسله‌ی موجودات مرتبط به حضرت قیوم اویند، هیچ‌گونه حجاب و مانعی از ناحیه‌ی معلول برای خداوند ایجاد نمی‌گردد که مانع از علم او به اشیا باشد از همین‌رو میزان علم خداوند به میزان وجود او یعنی نامتناهی است.

”کلید خزان غیب نزد پروردگار عالم است و کسی جز خداوند از آن آگاه نیست و همچنین خداوند به تمام آنچه که در خشکی‌ها و دریاها است عالم است و هیچ برگی از درختی نمی‌افتد مگر آن که خدا می‌داند و هیچ دانه و جهه‌ای در تاریکی‌های زمین و هیچ تروخشکی نیست مگر آنچه در مجموعه‌ی علم الهی وجود دارد.“

”خداوند به گردش خائنانه‌ی چشم‌های خلق و اندیشه‌های پنهانی مردم عالم و آگاه است.“

»غافر/۱۹

اگر سخن به آشکارا گویی، خداوند از ضمیر مخفی و مخفی‌تر آگاه است.“  
مفسدین، ۲۰ بار در باره‌ی کل شی و یک بار در باره‌ی کل خلق آمده است. برطبق

»طه/۷

”علیم“ از ماده‌ی ”علم“ گرفته شده به معنی ”دانان“ است و ماده‌ی علم دلالت بر آگاهی و دانستن حقیقت چیزی“ می‌نماید. ”علم خداوند“ سرچشمه‌ی نظام آفرینش و شگفتی‌های خلقت و دلایل توحید است. همان علمی که پایه‌ی معاد و دادگاه بزرگ قیامت است. در آیات قرآن کریم ترسیم روشنی از علم بی‌پایان پروردگار شده است.

مکشوف می‌شود و مداومت بر اسامی عالم و عَلَام نیز همین فواید را دارد و اگر کسی روزی هزار و یک بار بگوید «یا عَلَامَ الْغَيُوبِ فَلَا يَفْوَتُ شَيْءٌ مِّنْ عِلْمِهِ وَ لَا يَؤْدَهُ مِنْ حِفْظِهِ»، اقبال و دولت بر او رونماید و در میان خلق محترم و عزیز گردد و تمام مهمنات او برآورده گردد و از کسی بدی به وی نرسد انشا الله. و هر کس را در درس باشد، دست بر سر گذارد و بگوید: «أَسْكُنْ سَكْنَتَكَ بِالَّذِي سَكَنَ لَهُ مَا فِي الْلَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ»، درد ساکن گردد. و برای دردگوش دست بر گوش بمالد و هفت بار بگوید: «أَعُوذُ بِاللَّهِ الَّذِي سَكَنَ لَهُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ». درد ساکن و ساکت گردد.

### پژوهه در مفهوم العلیم از مترجم

”العلیم“ صفت مشبه به معنای دارنده‌ی علم سرشار و فراوان است. این اسم اشاره به سعه‌ی علم حق و احاطه‌ی علمی او به تمام موجودات قبل از وجود آنها و بعد از وجود آنها و در هنگام وجود آنها دارد. این اسم بدین صورت ۱۵۳ بار در کتاب الهی ذکر شده است که ۳۶ بار با حکیم، ۳۲ بار با سمیع، ۷ بار با واسع، ۶ بار با عزیز، ۴ بار با خبیر، ۴ بار با قدیر، ۳ بار با حلیم، ۲ بار با خلاق، ۲ بار با شاکر، یک بار با فتح، ۱۲ بار در باره‌ی ذات‌الصدور، ۵ بار در باره‌ی امور و اتفاق به خیر، ۵ بار در باره‌ی اعمال، ۴ بار در باره‌ی ظالمین، ۲ بار در باره‌ی متّقین، ۲ بار در باره‌ی افعال، یک بار در باره‌ی صنع، کید زنان، فوق ذی علم، ذات الهی و ضبط المعجم الاحصائی؛ ”العلیم“ ۱۳۹ بار در قرآن کریم تکرار شده است.

این اسم الهی در بردارنده‌ی یکی از کمالهای خداوند در مرتبه‌ی ذات است. بنابر روایت ”فخر رازی“ علم خداوند به وجوده زیر از علم مخلوقات امتیاز می‌یابد.

- ۱) خدا به علم واحد به همه‌ی موجودات علم دارد.
- ۲) علم خدا به واسطه‌ی تغییر معلومات، تغییر نمی‌یابد.

نمایند و اگر کسی در روز جمعه صد و بیست «س» بنویسد و در هنگام نوشتن بگوید «یا حَلِیْمٌ یا مَعِیدٌ» و با خود نگاه دارد، محبوب قلوب خلائق شود و سخنان او پسندیده‌ی همه‌ی مردم گردد و چون به سفر رود سالم به وطن برگردد و همراه داشتن مکسر این اسم نیز فواید بسیار دارد و صورتش این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| م | ل | ی | ح |
| ل | ح | ی | م |
| ی | م | ل | ح |

شکل شماره ۶۶

و این مکسر نیز همین فواید را دارد:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ح | ل | ی | م |
| ی | م | ح | ل |
| م | ی | ل | ح |
| ل | ح | م | ی |

شکل شماره ۶۷

و این مربع نیز خواص بسیار دارد و آن راحوائج المرام می‌گویند:

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| ۲۱ | ۲۵ | ۲۸ | ۱۴ |
| ۲۷ | ۱۵ | ۲۰ | ۲۶ |
| ۱۶ | ۳۰ | ۲۳ | ۱۹ |
| ۲۴ | ۱۸ | ۱۷ | ۲۹ |

شکل شماره ۶۸

اگر کسی را چیزی درگوش رفته باشد این اسم‌ها را درگوش او بخواند، بیرون آید فقره را: «یا حَلِیْمٌ ذَالاَنَّا فَلَا يَعَادِلُهُ شَيْءٌ مِّنْ خَلْقِهِ بِرَبِّهِ»، به سبب بخواند و این کلمات را بدین طریق بنویسد و در کیسه گذارد، آن کیسه از درهم و دینار کسی براین ذکر مداومت کند هر چه گوید از وی قبول کند و بر او اعتراض



به معنی کسی است که شتاب نمی‌کند در عقوبیت کسانی که نافرمانی او می‌کنند با وجود قدرت او بر عقوبیت و کسی است که عفو می‌فرماید از گناهان با قدرت بر انتقام و مخفی نماند که خداوند جل جلاله حلم نمی‌کند مگر در موضع حلم و عفو نمی‌فرماید مگر در موضع عفو و الا خلاف حکمت لازم آید. او سبحانه و تعالیٰ "حَكِيمٌ عَلَى الْأَطْلَاقِ" است؛ «وَأَعْلَمُ أَنَّكَ أَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ فِي مَوْضِعِ الْعَفْوِ وَالرَّحْمَةِ وَأَشَدُ الْمُعَاكِبِينَ فِي مَوْضِعِ النَّكَالِ وَالنَّقْمَةِ».

مداومت بر این اسم برای امن از خوف مجرّب است و اگر کسی این اسم را بنویسد و بشوید و آب آن را بر کشت و زرع پیاشد موجب نمو و برکت گردد و روزی صد مرتبه خواندن و گفتن این اسم برای آرامی دل و اطفای ناثره جهل و حمیت و فرونشستن خشم نافع است و اگر سلطانی برکسی خشمناک شده باشد آن کس؛ صد مرتبه این اسم را بخواند، خشم سلطان فرونشیند و اگر کسی بعد از هر نمازی صد و هشت مرتبه بخواند از اخلاق ذمیمه چون کیر و حسد و بخل پاک گردد و اگر در بالای سر بیماری یک حمد و یازده مرتبه این اسم را بخواند آن بیمار شفا یابد و اگر کسی تا نه روز، روزی پانصد و بیست و هشت مرتبه این اسم را بخواند در "صفت حلم" کامل گردد و جن و انس به فرمان او درآیند و اگر این فقره را: «یا حَلِیْمٌ ذَالاَنَّا فَلَا يَعَادِلُهُ شَيْءٌ مِّنْ خَلْقِهِ بِرَبِّهِ»، به سبب بخواند و به شخص مطلوب دهد تا بخورد، آن شخص دوست و مهربان می‌گردد و نیز اگر کسی براین ذکر مداومت کند هر چه گوید از وی قبول کند و بر او اعتراض

از اصل فعل مطلقاً منفعل نمی‌گردد. پس سلب انفعال در خداوند سلب بسیط و در انسان سلب مرکب می‌باشد.

مقام «حلم» در نوع کامل خود اختصاص به ذات اقدس الهی دارد و اوست که همه نوع ظلم و تعدی و گناه را از بندگان سرکش خود می‌بیند ولی در کمال قدرت در مقام انتقام برنمی‌آید و با صبری که فقط در خور شان خداییش است در موقع مناسب سزای ستمکار را می‌دهد.

خداشما را به قسم‌های بیهوده بازخواست نمی‌کند ولی به آنچه دلها یتان کرده بازخواست می‌کند و خدا آمرزگار و بردبار است. **﴿بقره / ۲۲۵﴾**

اگر خداوند این مردم را به ظلمشان مؤاخذه می‌کرد روی زمین جنبندهای باقی نمی‌ماند ولی تا مدتی معین مهلتشان می‌دهد. **﴿نحل / ۶۱﴾**

«حلم» را به معنی «بردباری در راه رسیدن به یک هدف مقدس» نیز معنا کرده‌اند و «حلیم» به کسی گفته می‌شود که در عین توانایی در هیچ کاری قبل از وقت شتاب نمی‌کند و در کیفر مجرمان عجله‌ای به خرج نمی‌دهد، روحی بزرگ دارد و بر احساسات خویش مسلط است. «راغب» در «مفردات» واژه‌ی «حلم» را به معنی «خویش‌تداری به هنگام هیجان غضب» دانسته است و از آنجا که این حالت از عقل و خرد ناشی می‌شود، گاه به معنی «عقل و خرد» نیز به کار رفته، و گرنه معنی حقیقی «حلم» همان است که در اول بحث مطرح گردید.

إن تُقرضاوا اللهَ قرضاً حَسَنَا

لِهِ لِهِ بِهِ بِهِ بِهِ  
لِهِ لِهِ بِهِ بِهِ بِهِ

لِهِ لِهِ بِهِ بِهِ بِهِ

شکل شماره‌ی ۶۹

### پژوهه در مفهوم الحلیم از مترجم

«الحلیم» به معنی «بردبار» از اسمای خداوند می‌باشد که در قرآن کریم یازده بار ذکر شده است و وزن صرفی آن - صفت مشبه - دلالت بر دوام آن دارد. از یازده بار تکرار این اسم در قرآن، شش بار با اسم غفور، سه بار با اسم علیم، یک بار با اسم شکور، سه بار با اسم علیم و یک بار دیگر آن با اسم غنی آمده است. واژه‌ی «حلیم» غیر از یازده بار در مورد خداوند، در چهار موضع که به صورت توصیفی برای «ابراهیم» و فرزندش و نیز «شعیب» در کلام «خداوند» آمده است. بنابراین امام فخر رازی تحلیل حقیقت حلم به شرح زیر می‌باشد: اگر کسی عجله به انتقام نکند ولی قصد انتقام داشته باشد، «حقد» نامیده می‌شود و اگر کسی بر این قصد باشد که انتقام نگیرد و آن را اظهار نکند، «حلیم» نامیده می‌شود.

اطلاق صفت حلم بر خداوند و بر انسان متفاوت است، چه انسان در ظهور صفت حلم با انفعال از صفت، بردباری نشان می‌دهد. در حالی که خداوند

## حفیظ

۱۱۹

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ظ | ف | ی | ح |
| ف | ح | ی | ظ |
| ح | ی | ظ | ف |
| ی | ظ | ف | ح |

شكل شماره ۷۰

و اگر کسی در شرف آفتاب این مکسر را بنویسد و همراه دارد، همین فایده بخشد.

## یا حفیظ احفظنی

|     |     |     |     |
|-----|-----|-----|-----|
| ۲۴۸ | ۲۵۱ | ۷۵۵ | ۷۴۲ |
| ۷۸۷ | ۲۶۲ | ۵۶۸ | ۴۵۴ |
| ۴۳۵ | ۵۲۶ | ۷۵۶ | ۲۵۹ |

شكل شماره ۷۱

و اگر کسی این مکسر [شکل ۷۲] را به طریقه‌ای که ذکر شد بر لوح نقره نقش کند و با خود دارد از شر تمام مخلوقات و از مرگ مفاجا (ناگهانی مردن) و قرض و فقر و جمیع امراض و بیلیات و هموم و غموم ایمن گردد:

|    |     |     |     |
|----|-----|-----|-----|
| ظ  | ف   | ی   | ح   |
| ۷  | ۸۱  | ۹   | ۹۰۱ |
| ۱۲ | ۹۰۲ | ۶   | ۷۸  |
| ۷۹ | ۵   | ۹۰۳ | ۱۱  |

شكل شماره ۷۲

نیز اگر کسی این نقش [شکل ۷۳] را در شرف آفتاب بر لوح نقره نقش کند و در میان مال گذارد آن مال از دزد محفوظ ماند:



به معنی حافظ است یعنی نگاهدارنده‌ی آنچه را که آفریده است از تلف و فساد و مهالک و بلاها تا آن زمان که اراده‌ی بقای آنها را دارد، چه هر حادثی چنان که در حدوث محتاج است به "علت مخدشه"، در بقا نیز محتاج است به "علت مُبقيه" و به معنی عالمی نیز آمده است که از علم او هیچ چیز غایب نیست و مداومت بر این اسم برای کسی که از مهلكه خائف است نافع و سریع الاجابه است و ذاکر این اسم پیوسته محفوظ است از غرق و حرق و سایر مهلكات و مودیات بزیه و بحریه و تعویذکردن این اسم و بستن آن بر بازو موجب ایمنی از نکت هاست. هر کس این اسم را بعد از نماز در روز جمعه به خط باریک نهصده و نود و هشت مرتبه بنویسد و بر بازو بندد از وساوس شیطان و خوف سلطان و بیم مار و عقرب و خیالات فاسدۀ در امان "حضرت سبحان" باشد و اگر کسی مکسر این اسم را بر انگشت‌تری نقره نقش کند و در دست کند اگر در زمینی بخوابد که درندگان در آن بسیار باشند آسیبی نبیند و صورت آن نقش این است:

## حفيظ

۱۲۱

و همراه داشتن مکسر حفیظ نیز فواید بسیار دارد و صورتش این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ظ | ف | ی | ح |
| ظ | ح | ی | ف |
| ف | ظ | ی | ح |

شكل شماره ۷۵

و اگر کسی در یک مجلس سیصد و سه مرتبه بگوید: «فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظاً وَ هُوَ أَرَحَمُ الرَّاحِمِينَ» برای آواره شدن دشمن و شفای بیماری و برآورده شدن حاجات و دفع فقر و پریشانی مجرّب است. نیز اگر در یک مجلس هزار و یک بار بگوید: «إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللَّهُ كَرِّ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ» دشمن او هلاک شود و زبان خصمان بر او بسته گردد.

## پژوهه در مفهوم الحفیظ از مترجم

این واژه از اسمای خداوند به معنی «نگهدارنده» و «یادآورنده» می باشد که وزن صرفی آن - صفت مشبهه - دلالت بر دوام آن دارد. حفیظ سه بار در قرآن کریم ذکر شده است. این اسم اشاره به کمال تحفظ پروردگار بزرگ دارد. چه، اگر نبود حفظ و حراست «الله» - جل شانه - هیچ دانه در دل زمین رشد نمی کرد و هیچ طفلى از مادر متولد نمی شد زیرا دها و صدها حادثه طبیعی و غیرطبیعی در برابر آن گیاه و این طفل است ولی خداوند در نهایت دقت و ظرافت از آنها نگهبانی می کند تا آسیبی نبینند. هر قطره بارانی که از آسمان بر زمین می نشیند از آن حفاظت می شود تا به سلامت در مکان موردنظر جا بگیرد و لذا در خبر آمده است:

قطرهای باران به زمین نزول نمی کند مگر آن که فرشته می محافظش آن را تا محل استقرارش در زمین همراهی می کند.

«بحارالانوار، ج ۵۹، ص ۳۶۱»

## خواص و مفاهیم نامهای زیبای خداوند

۱۲۰

|     |     |     |     |
|-----|-----|-----|-----|
| ۲۴۸ | ۲۵۷ | ۲۶۶ | ۲۲۷ |
| ۲۶۳ | ۲۳۰ | ۲۴۵ | ۲۶۰ |
| ۲۳۳ | ۲۷۲ | ۲۵۱ | ۲۴۲ |
| ۲۵۴ | ۲۲۹ | ۲۳۶ | ۲۶۹ |

شكل شماره ۷۳

و اگر کسی این نه سطر اشکل ۷۴ را بر عقیق یا بلور یا نقره که از پنج جزء آن یک جزء طلا باشد نقش کند و با خود نگاه دارد و در روز پنجم شنبه یا یکشنبه یا در سحرگاه شب جمعه در آب روان غسل کند و در خلوت دو رکعت نماز کند پس شش هزار و یکصد و هفتاد و چهار مرتبه بخواند فواید عجیب و خواص غریب مشاهده تماید و بعضی مدت دعوت این اسم را هشتاد روز دانسته اند و گفته اند که در آخر هر مجلسی «یا حفیظ احْفَظْنِی» بگوید و صورت نه سطر این است که در آخر هر مجلسی «یا حفیظ احْفَظْنِی» می باشد به صدر مؤخر:

|   |   |   |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|---|---|
| ی | ا | ح | ف | ی | ظ | ن | ی |
| ی | ی | ن | ا | ظ | ح | ف | ی |
| ظ | ی | ا | ی | ی | ن | ح | ا |
| ح | ظ | ی | ا | ی | ف | ظ | ی |
| ن | ح | ح | ف | ی | ا | ی | ح |
| ا | ن | ف | ح | ظ | ی | ی | ن |
| ف | ا | ا | ن | ی | ف | ی | ا |
| ح | ف | ی | ا | ظ | ن | ح | ف |
| ف | ح | ی | ظ | ی | ا | ی | ح |
| ا | ف | ظ | ی | ی | ظ | ن | ا |

شكل شماره ۷۴



به معنی کسی است که هستی او ثابت و محقق و دائم به ذات خود باشد و شکی در هستی او نباشد نه مانند ممکنات که هستی موهومی دارند و در حقیقت نیست هست نمامی باشند. «ذلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَ أَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ» چه هر چیز مسبوق به نیستی بوده و فنا در پی دارد و هستیش عاریتی است؛ «كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهُهُ وَ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ وَ يَقِنُّ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَلِ وَ الْأَكْرَامِ». مداومت بر این اسم برای خلاصی از دست طلبکار مجرّب است و برای گمشده و غایب باید بر چهار گوشی کاغذ «شهید حق» بنویسد و نام گمشده یا غایب را در وسط کاغذ بنویسد و در هنگام نیمه شب به زیر آسمان آید و نظر در آن کند و هفتاد بار بگوید «الشَّهِيدُ الْحَقُّ» آن گمشده پیدا شود. همراه داشتن مکسر این اسم (الحق) نیز فواید بسیار دارد و صورتش این است

|    |    |    |
|----|----|----|
| ق  | ح  | ال |
| ح  | ال | ق  |
| ال | ق  | ح  |

شکل شماره‌ی ۲۶

خواندن این اسم تا صد و هشت مرتبه برای احراق حق مفید است و اگر کسی

پس خدایی که حتی برای قطره‌ی باران فرشته‌ی نگهبانی قرار داده به طریق اولی برای انسان محافظانی گمارده تا او را از بلایا و حوادث حفظ کنند. همچنین معنی دیگر «الحفيظ» به مفهوم «یادآورنده» است. یعنی چون خداوند عالم مطلق است و علم او قبل و بعد از ایجاد به نحوه‌ی حضوری است، فرض فراموشی بر آن نمی‌شود زیرا نسیان منوط به تأثیر غیر در او و عدم انکشاف مطلق علمی برای اوست. پس خداوند به تمام جزئیات خلقت و اعمال و رفتار عباد علم از لی و ابدی دارد. آیه‌ی کریمه‌ی «وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيَّ اَللَّهِ حَفَيْظَ عَلَيْهِمْ» (شوری، ۶) گویای همین معنی است. بنابراین اسم حفیظ در ردیف اسم «علیم» است.

«حفیظ» از ماده‌ی «حفظ» صفت مشبه است و گفته‌یم معنی ثبات و دوام را می‌رساند با «حافظ» که اسم فاعل است تفاوت دارد. بنابراین «حفيظ» به معنی کسی است که به طور مداوم، مراقب حفظ چیزی باشد (مسئول مراقبت)، مراقبتی که از بدی نگاه می‌دارد، بنابراین مفهوم آیه‌ی ۸۰ سوره‌ی نساء: «فَمَا آرَسْلَنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفَيْظًا» چنین است: .... تو در برابر آنها مسئول نیستی. یعنی مسئولیت پیامبر ﷺ مسئولیت رهبری و هدایت و دعوت به سوی حق و مبارزه با فساد است، ولی اگر افرادی اصرار در پیمودن راه خلاف داشته باشند، نه پیامبر ﷺ در مقابل انحرافهای آنها مسئولیتی دارد که (مثلاً) در همه جا حاضر و ناظر باشد و جلو هرگونه گناه و معصیتی را بازور و اجبار بگیرد، و نه او از طرق عادی، قدرت بر چنین کاری را می‌تواند داشته باشد. بنابراین در حوادثی مانند جنگ احُد که آیه‌ی یاد شده، شاید ناظر به آن باشد، اگر کسانی دستور پیامبر ﷺ را زیر پا گذاشتند و به همان دلیل گرفتار شکست شدند، مسئولیت آن متوجه خود آنها بود نه پیامبر.



به معنای دانای هر شیئی و احصاکنندهی عدد هر شیئی است و نیز به معنی کفایتکننده و مُحاسب بندگان در اعمال ایشان نیز آمده است. «شیخ بُرسی» (ره) فرموده است هر کس ابتدائی نماید از روز پنجشنبه تا هفت هفته و در هر روزی هفتاد مرتبه بگوید «حَسِيْنُ اللَّهِ الْحَسِيْبُ»، کفایت می‌شود هر چیزی را که طلب کند و نجات می‌یابد از هر چیزی که از آن می‌ترسد و بعضی هفتاد و هفت نوبت گفته‌اند و مداومت بر این اسم برای درست‌آمدن محاسبات و فیصله‌یافتن امور به هم ریخته مجزب است. همچنین خواندن این اسم تا هشتاد مرتبه برای دفع شرّ غمّازان (سخن‌چینان) و حسدان نافع است و برای دفع دشمن قوی نیز مجزب است. هر کس در صبحگاه هفتاد و هفت مرتبه و در شبانگاه به همین عدد این اسم را بخواند مال و فرزندان او از نکبتها و آفات ایمن گردد و نگاهداشتن مکسر این اسم نیز مفید فواید مذکوره است و صورتش این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ب | س | ی | ح |
| س | ی | ح | ب |
| س | ب | ی | ح |

شکل شماره ۷۷

مربع زیر نیز همین فواید را دارد:

خواهد که دلش نورانی شود و در صفای باطن و جلای قلب به جایی رسد که ضمایر مردمان بر او منکشف گردد، نیمه شب برخیزد و دو رکعت نماز کند پس دستهای خود را به سوی آسمان بلند کند و صد مرتبه بگوید «یا حَقّ» و بر این عمل مداومت نماید، مطلوب حاصل شود انشا الله.

### پژوهه در مفهوم الحق از مترجم

این واژه از اسمای خداوند به معنی «راست» و «درست» می‌باشد که در قرآن کریم چهارده بار ذکر شده است. در اصل به معنی «مطابقت و هماهنگی» است و به همین دلیل به آنچه با واقعیت موجود تطبیق می‌کند، «حق» گفته می‌شود. و این که به خداوند «حق» می‌گویند برای آن است که ذات مقدس او بزرگترین واقعیت غیرقابل انکار است، «حق» در مقابل باطل مثل «وجود» در برابر عدم است. لفظ «الحق» یعنی ثابت و دائم به ذات خود، پس خدا حق مطلق است زیرا در برابر او هر چه تصوّر شود عدم مطلق می‌باشد.

موجودات به اعتبار و انتساب به ذات اقدس حق تعالیٰ موجود شده‌اند پس حق و حقیقت مخصوص خداوند یگانه است که به اشراق نور وجود خویش، تاریکی عدم و نیستی را به روشنایی هستی، مبدل فرموده است. بنابراین حق مطلق آن موجودی است که به ذاته حق است و هر موجود دیگری از وجود او حقیقت پیدا می‌کند. پس در مجموع هر چیزی که وابسته با «حق مطلق» یعنی ذات اقدس پروردگار باشد در جبهه‌ی حق است و چیزی که در مخالفت با حقانیت او عنوان شود در جبهه‌ی باطل خواهد بود.

حضرت امیرالمؤمنین علی علیه السلام می‌فرماید: «نکند که بالاترین چیزی که می‌خواهی از دنیا است به تو برسد رسیدن به لذتی یا فرونشاندن خشمی باشد لکن باید (لذت و عیش تو) در زنده کردن حقی یا میراندن باطلی باشد.»

همچنین پیامبر اسلام علیه السلام می‌فرمایند: «حق سنگین و تلخ ولی باطل سبک و شیرین است».

|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
| ر | د | د | ر | ت | ت | ق | ت | م | ب | ب | س | ی | س | ح |
| ت | ر | د | س | ی | ح | م | ق | ت | د | ر | س | ی | س | د |
| س | ر | ت | د | ی | ح | س | ق | ب | م | ر | م | ب | م | ق |
| ح | س | ی | ب | م | ق | ت | د | ر | س | ی | ب | م | ق | ت |
| ت | د | ر | ح | س | ی | ب | م | ق | د | ر | ح | س | ی | ت |
| ب | م | ق | ت | د | ر | ح | س | ی | ب | م | ق | ت | د | ر |
| ح | س | ی | ب | م | ق | ت | د | ر | س | ی | ب | م | ق | ت |
| ت | د | ر | ح | س | ی | ب | م | ق | د | ر | ح | س | ی | ت |
| ب | م | ق | ت | د | ر | ح | س | ی | ب | م | ق | ت | د | ر |
| ح | س | ی | ب | م | ق | ت | د | ر | س | ی | ب | م | ق | ت |
| ت | د | ر | ح | س | ی | ب | م | ق | د | ر | ح | س | ی | ت |
| ب | م | ق | ت | د | ر | ح | س | ی | ب | م | ق | ت | د | ر |

شکل شماره‌ی ۸۰

و نیز مکسر این دو اسم به تکسیر صدر مؤخر نیز همین فواید را دارد.

### پژوهه در مفهوم الحسیب از مترجم

این واژه از اسمای خداوند متعال به معانی «بسنده»، «شمارشگر» و «شریف» می‌باشد و وزن صرفی آن - صفت مشبهه - دلالت بر دوام آن دارد. این اسم سه بار در قرآن کریم ذکر شده است. با توجه به معانی ذکر شده، می‌توان تفاسیر زیر را برای هریک برشمرد:

۱) بسنده؛ چون خداوند صرف الوجود است و کمال هر شیء از وجود او تبعیت می‌کند، "حضرت حق" حایز تمام کمال‌هاست پس در هر مرتبه‌ای، بسنده‌ی مخلوق و اجابتگر استدعا‌ی ذاتی او در رفع نواقص است. آیه‌ی ۶ از سوره‌ی نساء - «وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا» - بیانگر همین معنی و اشاره‌ی انفال آیه‌ی ۶۴ - «يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسِيبُ اللَّهِ» - گویای این تفسیر می‌باشد.

۲) شمارشگر یا محاسب؛ چنان که لفظ جلیس بر وزن حسیب به معنی مُجالس، وندیم به معنی مُنادم می‌باشد. چون خداوند، حکیم عادل است کلیه‌ی

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ح | س | ی | ب |
| ی | ب | ح | س |
| ب | ی | س | ح |
| س | ح | ب | ی |

شکل شماره‌ی ۷۸

همچنین اگر کسی این مریع را در هنگامی که آفتاب در برج اسد یا در برج حمل باشد بنویسد و با خود دارد و روزی بیست و یک مرتبه بگوید: (حسیبی رَبِّی مِنْ کُلِّ مُرْبَّی) اگر همه‌ی عالم دشمن او شوند آلمی به او نتوانند رسانید و اگر سلطان را برابر او خشم باشد چون نظرش بر او افتاد مهربان گردد و او را مقرب خود سازد و بعضی گفته‌اند این مریع را در اطلس سبز وضع نماید (بگذارد) و صورتش این است:

|       |       |       |       |
|-------|-------|-------|-------|
| حسیبی | ربی   | من کل | مربی  |
| مربی  | من کل | حسیبی | ربی   |
| ربی   | من کل | مربی  | حسیبی |
| من کل | مربی  | حسیبی | ربی   |

شکل شماره‌ی ۷۹

همین‌طور نگاه داشتن و نظر کردن در مریع به شکل مکسر "حسیب مقتدر" فواید بسیاری دارد و صورتش این است:



به معنای محمود یعنی کسی است که متصف به صفات جمیله و مستحق بر ثنای جمیل و پسندیده است افعال او و سزاوار است تعظیم و تمجیل در پیشگاه او.

مداومت بر ذکر این اسم موجب برطرف شدن اخلاق ذمیمه و پیداشدن اخلاق حمیده می شود و اگر کسی این اسم را بر ظرفی بنویسد و آن را به آب بشوید و آن آب را بیاشامد، حالت هزل و فحشی از او زایل گردد و اگر این اسم را شست و دو مرتبه بر طعامی بخواند و آن طعام را به شخص فحاش و هزار بخوراند این حالات او به صلاح و تقوی مبدل شود و اسم محمود نیز همین خواص را دارد. اگر کسی در روز پنجم شنبه سی «ع» بنویسد و در هنگام نوشتن بگویید یا «مَحْمُودُ یا كَرِيمٌ» و این نوشته را با خود دارد ایمان کامل نصیب او گردد و به صلاح در میان مردم مشهور گردد و اگر کسی بر این فقره: «یا حَمِيدَ الْفِعَالِ ذَالْمَنْ عَلَى جَمِيعِ خَلْقِهِ» مداومت نماید در نظر مردمان معزّ و محترم گردد، و خداوند متعال چندان به او نعمت دهد که از حساب آن عاجز شود و اگر روزی هزار مرتبه بخواند خواص عجیبی مشاهده نماید و اگر کسی در روز جمعه بعد از نماز دویست مرتبه بگویید «یا اللّٰهُ الْمَحْمُودُ فِي كُلِّ فِعَالٍ» هر حاجتی که از خدا بخواهد روا گردد و اگر کسی شست روز، روزی چهار صد و سی و دو بار بگویید «قَلِيلٌ حَمِيدٌ» تمام خلائق دوستدار او شوند و مقبول همهی دلها حتی سلاطین گردد و

اعمال عبد را درست سنجیده و به نحو صحیح آن را پاداش و کیفر می دهد زیرا «وَ مَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لَا فِي السَّمَاءِ». (یونس/۶۱). بنابراین می توان کریمه اسراء/۱۴: «كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبَا» را به همین معنی دانست.

۳) شریف به معنی کسی که صفت شرافت دارد. این معنی بر مجد و علوّ صفات خداوند دلالت دارد. و آیه‌ی ۶ سوره‌ی نسا را بر این معنی نیز می توان حمل نمود. در هر حال حسیب برای این معنی اخیر از اسمای ذات است. برخلاف معنی دوم که از اسمای افعال می باشد.

از سه معنای فوق برای «الحسیب» این مطلب به دست می آید که خداوند برای محاسبه اعمال انسان کافی است ولی غفلت ما از دادگاه عدل الهی چنان از خود بی خبرمان کرده مثل آن که جاودانه در این دار فانی هستیم! «روز قیامت ترازوهای درست می نهیم و به هیچ کس ظلم نمی شود و هر عملی حتی اگر به اندازه‌ی دانه‌ی خردلی باشد به حساب می آوریم که ما نگهدارنده‌ی حساب هستیم».

«انبیا/۴۷»

## پژوهه در مفهوم الحميد از مترجم

این واژه از اسمای خداوند و به معنی «ستوده» و «پستدیده» می‌باشد که وزن صرفی آن - صفت مشبهه - دلالت بر دوام آن دارد. این اسم شانزده بار در قرآن کریم ذکر شده، که ده بار با اسم غنی، سه بار با اسم عزیز، یک بار با اسم مجید، یک بار با اسم ولی و یک بار با اسم حکیم آمده است. وزن صرفی «فعیل» در این ماده هم به معنای اسم فاعل و هم به معنای اسم مفعول استعمال شده است که اطلاق هر دو معنی با توجه به ریشه‌ی «حمد» که اخصر از مدح و اعم از شکر است بر خداوند جایز می‌باشد، زیرا خداوند خود حامد خود در ازل است، «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» (فاتحه/۲). و از سویی محمود عباد خود می‌باشد: «نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ». (بقره/۳۰).

فرق این دو کاربرد در اسم «حمد» در اینجا ظاهر می‌شود که محمودبودن «حق»، مشعر بر تسبیح او و بالتبغ هم سخن با اسمای جلالی اوست و حامدبودن اوگویای اسم جمال وی می‌باشد. از همین رو در برخی از موارد با اسم "مجید و عزیز" و در موارد دیگر با اسم غنی و ولی به کار رفته است. "حمد" بر خداوند تبارک و تعالی از نوع ثنا و ذکر فضیلت اوست و هر حمدی مدح نیز هست ولی هر مدحی حمد نیست. «الف» و «لام» الحمد، الف و لام جنس است و لام "للہ" نیز لام اختصاص می‌باشد یعنی حقیقت حمد به تمام انواع آن مختص واجب الوجود است.

در روایت است که وقتی گل آدم سرشه شد و خداوند تبارک و تعالی از روح خویش در او دمید، اولین کلامی که بر زبان آدم جاری شد. «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» بود. و قرآن می‌فرماید که آخرین دعای اهل

بهشت پس از ورود، گفتن «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ» است.

این مسلم است که آنچه از حُسن و زیبایی در جهان خلقت وجود دارد از آن عزیز و روز چهارشنبه به حمام رود و آن نوشته را در طاس بشوید و بر سر خداوند متعال است؛ «الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَةً». (سجده/۷). پس همه چیز چون مخلوق او و منسوب به اویند حَسَنٌ و زیبا هستند که این از جهت فعل

همیشه مسرور و خرم باشد و مشهور آفاق گردد و صورت مکسر «حمد» این است:

|   |   |   |
|---|---|---|
| ح | م | د |
| ی | د | ح |
| د | ی | م |
| م | ح | د |

شکل شماره ۸۱

و اگر کسی این مریع را بر طلا نقش کند و آن را در ظرف آب کسی اندازد که بدکردار و بدگفتار باشد، این صفت از او زایل شود و صورت مریع این است:

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| ۱۵ | ۱۸ | ۲۱ | ۸  |
| ۲۰ | ۹  | ۱۴ | ۱۹ |
| ۱۰ | ۲۳ | ۱۶ | ۱۳ |
| ۱۷ | ۱۲ | ۱۱ | ۲۲ |

شکل شماره ۸۲

شکل شماره ۸۲ در مکسر زیر نیز فواید بسیار دارد:

|   |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|
| و | ل | ی | ح | م | د |
| د | و | ی | ل | م | ی |
| ح | د | ی | و | م | ی |
| ل | ح | ی | د | م | ی |

شکل شماره ۸۳

اگر کسی سیصد و شصت «ش» بنویسد و در هنگام نوشتن بگوید «یا حَمِيدٌ یا عَزِيزٌ» و روز چهارشنبه به حمام رود و آن نوشته را در طاس بشوید و بر سر بزیزد، ابواب نعمت بر روی گشاده شود.



به معنی دانا و محیط و مهربان است و مداومت بر این اسم برای وقوف بر ضمایر نافع است و خواندن این اسم تا نود و هشت مرتبه برای حصول دوستی و محبت مفید است و مکسر این اسم را همراه داشتن نیز برای حصول علم و معرفت باشد یا غیر اختیاری،

فایده‌ی بسیار دارد:

|   |    |   |    |
|---|----|---|----|
| ی | ف  | ح | ال |
| ی | ال | ف | ح  |
| ح | ی  | ف | ال |

شکل شماره ۸۴

### پژوهه در مفهوم الحفی از مترجم

این واژه از اسمای خداوند و به معنی «مهربان» می‌باشد که وزن صرفی آن - صفت مشبهه - دلالت بر دوام آن دارد. این واژه در قرآن کریم دو بار و به دو معنی آمده است:

- ۱) «يَسْتَلُوئَكَ كَائِنَ حَفِيٌّ عَنْهَا» (اعراف/۱۸۷) که بنایه سیاق آیه و گفته‌ی اهل تفسیر به معنی «عالیم» است. این واژه در آیه‌ی مذکور به عنوان صفت پیامبر قلمداد شده که مورد نفی قرار گرفته است.
- ۲) «سَأَسْتَغْفِرُكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا» (مریم/۴۷) که در این آیه به معنی

باریتعالی و از جهت اسم نیز زیباست، «وَلَلَهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى» (اعراف/۱۰۸). بنابراین خداوند متعال جمیل و زیبا در فعل و در اسم و در یک کلام کل جمال است پس ذات اقدس او را سزاست که به اسماء و افعال زیبایش حمد شود زیرا که او مستحق حمد است. «حمد» در لغت عرب به معنی «ستایش کردن در برابر کار یا صفت نیک اختیاری» است، یعنی هنگامی که کسی آگاهانه کار خوبی انجام دهد و یا صفتی را برای خود برگزیند که سرچشمه‌ی اعمال نیک اختیاری است، ما او را حمد و ستایش می‌گوییم.

ولی «مدح» به معنی هرگونه ستایش است، خواه در برابر یک امر اختیاری باشد یا غیر اختیاری، فی‌المثل تعریفی را که از یک گوهر گرانها می‌کنیم، عرب آن را «مدح» می‌نامد و به تعبیر دیگر مرحوم، عام است در حالی که مفهوم «حمد» خاص می‌باشد.

ولی مفهوم «شکر» از همه‌ی اینها محدودتر است، تنها در برابر نعمت‌هایی «شکر و سپاس» می‌گوییم که از دیگری با میل و اراده‌ی او به مارسیده است. (البته «شکر» از یک نظر، عمومیت بیشتری دارد، چرا که شکر گاهی با زبان است و گاه با عمل، در حالی که حمد و مرحوم معمولاً با زبان است). و نیز باید به این نکته توجه داشت که الف و لام «الحمد» به اصطلاح «الف و لام جنس» است و معنی عمومیت را می‌بخشد. **الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**.



به معنی مالک و مدبر و تربیت‌دهنده است و «شیخ بُرسی» (ره) فرموده است که هر کس این اسم را بسیار گوید خداوند اولاد او را حفظ می‌فرماید و در بعضی از روایات است که هر کس بگوید «یا رب یا رب» تا آن که نفسش قطع شود در جواب او گفته شود «لبیک، حاجت تو چیست؟» و اگر کسی برای هر مهمی هشتصد و هجده مرتبه بگوید «سَلَامُ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحْمَمْ» آن مهم برآورده شود و اگر روز چهارشنبه تا پانزده روز هر روز به عدد مذکور این ذکر را بخواند بسیار مؤثر باشد.

از «حضرت علی بن الحسین» علیه السلام نقل است که فرمود یک سال بعد از هر نمازی از خدا خواستم که مرا اسم اعظم تعلیم فرماید تا آن که روزی بعد از نماز صبح خواب بر من غالب شد پس مردی را دیدم که گفت اگر آموختن «اسم اعظم» را خواهی این کلمات را بگو: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِسِمِّكَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ» و گفتن این کلمات برای برآورده شدن هر حاجتی مناسب است.

نیز در روایات آمده است که اگر کسی در یک مجلس دو هزار و شصت و دو مرتبه بگوید «إِنِّي مَغْلُوبٌ فَأَنْتَصِرُ» هر مطلبی داشته باشد برآورده شود و برای رفعت و وسعت و جاه و حشمت و محبت و قدرت و امنیت، خواندن این آیه «حسین اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوْكِلُّ وَ هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ» تا هزار و ششصد و نود و نه مرتبه بسیار م杰رب است. نیز اگر کسی این آیه را روزی هفتاد بار بخواند و از «حَفَّی» نوعی مبالغه در اکرام و نیکویی کردن را دربردارد.

مهربان است و ماده‌ی آن مقتضی دوام صفت و عطا کردن به لطف است. این واژه در آیه‌ی مذکور صفت خداوند می‌باشد که ابراهیم علیه السلام آن را به این صفت فراخوانده است. خداوند زیباست و زیبایی‌ها را دوست دارد.

در حدیث قدسی آمده است که خداوند متعال می‌فرماید: «بنده‌ی من به آن حقی که بر من داری، تو را دوست می‌دارم و به آن حقی که بر تو دارم مرا دوست داشته باش». و نیز در حدیث است از «حضرت حق» که: «اگر آنها بی که به من پشت کرده‌اند می‌دانستند چه اندازه انتظار دیدار آنها را می‌کشم و چه مقدار مشتاق توبه و بازگشت آنها هستم هر آینه از شدت شور و شوق نسبت به من جان می‌دادند و تمام بندبند اعضای بدن آنها به خاطر عشق به من از هم جدا می‌شد».

«حَفَّی» در اصل به معنی کسی است که پی در پی از چیزی سؤال می‌کند و با دقت و اصرار به تعقیب آن می‌پردازد و از آنجا که اصرار در «سُؤُل» باعث پیشرفت علم و دانش می‌شود، گاهی این کلمه به «عالی و دانشمند» آمده است، چنانکه در آیه ۱۸۷ سوره‌ی اعراف آمده است که از پیامبر در باره‌ی قیامت

می‌پرسند و آیه‌ی کریمه چنین بیان می‌فرماید: «گویی که تو وقت قیامت را می‌دانی» (کانک حَفَّی عنها)، و خداوند می‌فرماید؛ در پاسخ آنها بگو: «خدا آگاه به قیامت است». «قاموس قرآن» واژه‌ی مذکور را در ماده‌ی «حَفَّی» آورده است.

«حَفَّی» در دو مصدر حَفَاوَة و حَفَايَة و حَفَّیه هر دو آمده است. «قاموس قرآن» می‌گوید: «احفا» به معنی «مبالغه در سؤول یا مبالغه در دانستن حال شخص» است و نیز از قول «طبرسی» می‌نویسد: «حَفَّی» به معنی عالم است،

یعنی شخص آن قدر سؤال می‌کند تا آگاه شود.

«مفردات راغب» معنی حَفَّی را «مهربان» می‌داند و می‌گوید: اصل این معنی از آحْفَيْتُ الدَّابَّةَ است که معنی جمله می‌شود: «در مهربانی به آن حیوان مبالغه کردم».

و از «حَفَّی» نوعی مبالغه در اکرام و نیکویی کردن را دربردارد.

بفرستد به حاجت خود برسد انشاالله و صورت دعا این است: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ إِلَهِي لَا رَبَّ لِي سِواكَ فَادْعُوكَ وَلَا إِلَهَ لِي غَيْرُكَ فَارْجُوكَ أَنْتَ الرَّبُّ وَأَنَا الْعَبْدُ وَالْعَبْدُ يُخْطِي وَالرَّبُّ يَعْفُو فَإِنْ كَانَ دَعْوَتِي لَكَ صَادِقَةً وَيَقِينِي لَكَ خَالِصًا فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ وَأَغْثِنِي يَا غِيَاثَ الْمُسْتَغْثِثِينَ يَا رَبَّ الْعَالَمِينَ»

همچنین اگر کسی در شب جموعه یا در شب عید قربان دو رکعت نماز کند و در هر رکعت چون به «ایاکَ نَعْبُدُ وَ ایاکَ نَسْتَعِينُ» رسد صد مرتبه تکرار نماید پس حمد را تمام نماید و دویست مرتبه توحید بخواند و چون از سلام فارغ شد هفتاد مرتبه بگوید «لَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ» پس به سجده رود و دویست مرتبه بگوید «یا رَبِّ یا رَبِّ یا رَبِّ» هر حاجت که بخواهد رواگردد و همراه داشتن مکسر این اسم نیز فواید بسیار دارد و صورتش این است:

|    |    |    |
|----|----|----|
| ب  | ر  | ال |
| ر  | ال | ب  |
| ال | ب  | ر  |

شکل شماره‌ی ۸۶

نیز برای قضای حوائج و بازگشت غایب خواندن آیه‌ی «وَلَسْوَفَ يُعْطِي رَبُّكَ فَتَرْضِي» مجرّب است اگر به عدد اسم خود بخواند. نیز خواندن این آیه تا صد و دو مرتبه برای وسعت رزق و انتفاع از اولاد نافع است.

### پژوهه در مفهوم الرَّبِّ از مترجم

این واژه از اسمای خداوند و به معنی «پروردگار» می‌باشد که ۹۷۰ بار در قرآن کریم آمده است. برای این اسم یازده معنی وجود دارد: مالک، جمع‌کننده، سید، تدبیرکننده، اصلاح‌کننده، همراه، رفیق، دائم، خالق، محول، تربیت‌کننده.

جمعیع مهمات او برآورده شود و همراه داشتن این آیه نیز همین فواید را دارد. اگر کسی این لوح ذیل را در روز شنبه بنویسد برای گشایش کارها و رفع مکر دشمنان مفید است. همچنین نهادن این لوح در گردنبند اطفال برای جلوگیری از گریستن بی‌مورد آنها نافع است و صورت لوح این است:

| حسبی‌الله‌الله<br>الا هو | عليه توكلت<br>و هو رب العرش | العظيم          | عليه توكلت<br>و هو رب العرش |
|--------------------------|-----------------------------|-----------------|-----------------------------|
| ۷۵۶                      | ۹۷۱                         | ۱۰۵۱            | ۸۲۰                         |
| رضی‌اُزل                 | محبی‌واجب                   | باری            | أول آخر صمد                 |
|                          | باعث معین                   | طالب            | ۹۷۲                         |
| کهی‌عصر خالق<br>والی     | موجد نافع                   | یا حکیم یا علیم | ۸۲۳                         |
| ۹۷۳                      | ۲۵۴                         | الباقي          | حمعسق شفیق                  |
| قدوس‌ناصر کبیر<br>دیان   | یا حافظ یادیان              | یا کریم         | ۱۰۴۹                        |
| ۸۲۱                      | ۱۰۵۰                        | طه یس‌رحمن‌رحم  | قیوم صاحب                   |
|                          | ۲۵۷                         | صابر و هاب      | ۹۷۰                         |
|                          |                             | طیبیب           |                             |

شکل شماره‌ی ۸۵

اگر کسی از پادشاه خوف کند، برای رفع آن هفتاد بار گوید «سُبْحَانَكَ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ يَا رَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَّوَارِثَةُ وَرَازِقَةُ وَرَاحِمَةُ»، مهر و محبت او در دل آن پادشاه پیدا شود و نیز برای اطاعت شخصی می‌توان این فقره را صد و بیست بار ببر طعام خواند و به وی خوراند. همچنین خواندن این ذکر برای صفائی باطن و روشنی دل و قوت حافظه و حصول جاه و رفعت نافع است و برای قضای حوائج در شب جمعه بعد از نماز عشا صد مرتبه این دعا را بخواند و بعد از آن صد مرتبه صلووات



به معنی کسی است که رحمت او شامل تمام بندگان است از مؤمن و کافر یعنی روزی دهنده باشد همه بندگان را و رجم کننده باشد بر تمام آنها به رحمت عامه و واسعه خود و این اسم نیز از اسمای خاصه حق است و اطلاق آن بر غیر او جایز نیست؛ «قُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيَّا مَا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى». و عرفاً «عبدالرحمن» را بر کسی اطلاق کنند که مظهر رحمت واسعه حق باشد و مَلَكِ عَلَوِيٍّ موَكِّلٍ بر این اسم «امواکیل» و مَلَكِ سِفْلِيٍّ «ایلیوش» است و اگر کسی بعد از هر نمازی صد مرتبه این اسم را بخواند در جمیع افعال و اقوال خود مورد عنایت حق گردد و همراه داشتن این نقش که متعلق به اسم «الرَّحْمَن» است خواص بسیار دارد:

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| ۷۷ | ۶۸ | ۸۰ | ۷۴ |
| ۸۳ | ۷۱ | ۷۶ | ۶۹ |
| ۷۲ | ۸۲ | ۷۰ | ۷۵ |
| ۶۷ | ۷۸ | ۷۳ | ۸۱ |

شکل شماره ۸۷

اگر کسی مکسر این اسم را بعد از هر نمازی دویست و نود و هشت بار بگوید

"راغب در مفردات" می‌گوید: رب در اصل به معنای تربیت کردن می‌آید و تربیت هر چیزی به این است که وی را به منتهای کمال لایق می‌رساند. لفظ "رب" برای غیر خدا به طور مستعار اطلاق می‌شود زیرا گفتن «رب» به غیر الله جایز نیست به این جهت که تنها او مرئی و متكلّم مصلحت موجودات است.

بگو چگونه جز خدای یکتا، "رب" جویم که او "رب" همه چیز است. مقام ربویت مختص به ذات لایزال الهی است و هر کس مدعی چنین مقامی باشد کذاب و نیرنگ باز است. «انعام/۱۶۴»

همان‌طور که گفته شد نام شریف «رب» از اسم‌هایی است که به دفعات در قرآن و همچنین در لسان انبیا و اولیا تکرار شده است و این حکایت از رمز معنوی و تأثیر خاص این اسم می‌نماید. و دلیل این که قرآن کریم مقام ربویت را از غیر خدا نفی می‌کند آن است که تمام تربیت کنندگان عالم تحت مقام والای ربویت اویند و پروردگار متعال، کل جهان را تحت تربیت و پرورش خویش دارد.

باید توجه داشت که «رب» به «مالک مصلح» گفته می‌شود، بنابراین به هر کس که مالک چیزی باشد گفته نمی‌شود. «رب» از ماده‌ی «رب» است نه از ماده‌ی «ربو» و به اصطلاح مضاعف است نه ناقص، ولی در معنی اصلی «رب»، مفهوم پرورش و تربیت افتاده است و لذا در فارسی معمولاً آن را به عنوان پروردگار ترجمه می‌کنند.



اسم سی ام از اسماء الحسنی الهی و به معنی رحمت‌کننده است بر مؤمنان به رحمت خاصه یعنی آمرزش و نیکویی عاقبت و کافران از این رحمت بهره ندارند، دوستان را به لطف بنوازد و دشمنان را به قهر بگذارد و ملک علیٰ موکل بر این اسم «رویائیل» و ملک سفلی «صحیوش» است و برای برآمدن تمام حوائج دنیا و آخرت، مداومت بر این اسم نافع است و هر کس این اسم را بسیار گوید نمی‌خواهد از خدا چیزی را مگر آن که به او عطا فرماید و اگر کسی روزی مبارکه‌ی «الرَّحْمَنْ عَلَمَ الْقُرْآنَ» مداومت نماید، در قیامت روی او سفید باشد و شفاعت هر کس را نماید قبول شود و هر کس در شب این سوره را بخواند و پس از «فَبِأَيِّ الْأَرْبَعَةِ تُكَذَّبَانِ» بگوید، «لَا يَشْئُءُ مِنْ أَلَاءِنَّ رَبَّ أَكْذَبَ»، خداوند ملکی را برابر او موکل نماید برای حفظ او از همه‌ی آفات، همچنین برای درمان درد گلو از اول سوره‌ی بنی اسرائیل بنویسد تا آیه‌ی «عَمَّا يَقُولُونَ عَلَوْا كَبِيرًا» پس بنویسد «بِحَقِّ الرَّحْمَنِ عَلَمَ الْقُرْآنَ» و با خود نگاه دارد، محفوظ ماند. نیز مطالب دیگر از خواص این اسم در شرح «الرَّحِيم» خواهد آمد.

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| ٦٤ | ٦٧ | ٧٠ | ٥٧ |
| ٦٩ | ٥٨ | ٦٣ | ٦٨ |
| ٥٩ | ٧٢ | ٦٥ | ٦٢ |
| ٦٦ | ٦١ | ٦٠ | ٧١ |

شکل شماره ۸۹

اگر کسی خواهد که شخصی را دوست خود گرداند با مشک و زعفران بنویسد:

تمام مخلوقات دوستدار او شوند و دشمنان بر وی مهربان شوند و اگر دویست و نود و نه بار بگوید بهتر است. همچنین اگر کسی در روز جمعه بعد از نماز عصر روبره قبله بگوید «يَا اللَّهُ يَا رَحْمَنْ» تا آن که آفتاب غروب کند پس به سجده رود، هر حاجت که از خدا خواهد روآ گردد. همراه داشتن مکسر این اسم به صورت زیر نیز فواید بسیار دارد:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ر | ح | م | ن |
| ن | ر | م | ح |
| ح | ن | م | ر |

شکل شماره ۸۸

همچنین هر کس این مربع را با خود نگاه دارد و روزی هفتاد و هشتاد و شش بار این اسم را بخواند و بعد از آن صد و سی و دو مرتبه صلوات بفرستد تمام مشکلات بر وی آسان گردد، و روزی وی وسیع گردد و مستجاب الدعوه شود و صفاتی باطن برایش حاصل گردد و باید که دارنده ای این مربع همیشه با طهارت باشد و بوی خوش به کار برد و صورت لوح این است:

|    |    |    |    |
|----|----|----|----|
| ۴۱ | ۴۴ | ۴۵ | ۳۴ |
| ۴۶ | ۴۵ | ۴۰ | ۴۵ |
| ۴۶ | ۴۹ | ۴۲ | ۴۹ |
| ۴۴ | ۳۸ | ۳۵ | ۴۸ |

شكل شماره ۹۲

و اگر کسی لوح زیر را که متعلق به این اسم است همراه خود نگاه دارد از مکر مریض دهد، شفا یابد و برای حصول محبت نیز نافع است و اگر کسی این نوشته را در منزل شخص موزی دفن نماید، دست از اذیت بردارد. همچنین اخبار زیادی در فضیلت «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» وارد شده است که از

یار حیم کُلَّ صَرِیْخ وَ مَکْرُوْب وَ غَیَّاَنَه وَ مَعَاَذَه» و به نام خود و مادر خود و مطلوب و مادر مطلوب به آب اندازد سپس هزار مرتبه این ذکر را بخواند منظور وی حاصل گردد و همراه داشتن مکسر این اسم به صورت زیر نیز خواص بسیار دارد:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ر | ح | ی | م |
| ر | ی | ح | م |
| ح | م | ی | ر |

شكل شماره ۹۰

اگر کسی در روز یکشنبه دوازده «ب» بنویسد و در هنگام نوشتن مکر بگوید «یا رَحْمَنْ یا رَحِيمْ» و این نوشته بر کاسه‌ی چینی نویسد و به قلم بر لوح نوشته این کلمه بود و اگر کسی در روز جمعه بعد از نماز عصر این کلمه را مکرر بگوید تا مغرب و به سجده رود هر حاجت که از خدا بخواهد روا شود و نوشتن این مربع در شرف آفتاب و همراه داشتن آن برای گشايش کارها و حفظشدن از بلاها و آفتها و مکر شیطان مجرّب است:

|             |        |             |             |
|-------------|--------|-------------|-------------|
| الرَّحِيم   | بِسْمِ | الرَّحْمَنِ | اللَّهِ     |
| الرَّحْمَن  | بِسْمِ | الرَّحِيم   | اللَّهِ     |
| الرَّحِيم   | بِسْمِ | اللَّهِ     | الرَّحْمَنِ |
| الرَّحْمَنِ | بِسْمِ | الرَّحِيم   | اللَّهِ     |

شكل شماره ۹۳

نیز اگر کسی لوح زیر را با خود دارد از سحر و چشم زخم و وسوسه‌ی شیطان و از فقر و پریشانی محفوظ ماند و صورت لوح این است که آن را لوح «الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» می‌نامند:

|        |        |        |        |
|--------|--------|--------|--------|
| الله   | الرحيم | الرحمن | بسم    |
| الرحمن | بسم    | الله   | الرحيم |
| الرحيم | بسم    | الله   | الرحمن |
| الله   | الرحيم | الرحمن | بسم    |

شكل شماره ۹۱

مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ يَسْمُ اللهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ رَبَّنَا أَكْشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ أَلَّا  
خَفَّ اللَّهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا».

پژوهه در مفهوم الرَّحْمَن، الرَّحِيم از مترجم

«الرَّحْمَن» از اسمای خداوند به معنی «بخشایشگر» می‌باشد که وزن صرفی آن - صیغه‌ی مبالغه - دلالت بر کثرت و دوام آن دارد. این اسم با بر شمردن تکرار آن در بسمله، ۱۶۹ بار در قرآن کریم آمده است. نکته‌ی قابل توجه در اسم «الرَّحْمَن»، تقدُّم آن بر اسم «الرَّحِيم» و در نتیجه فرق معنایی آنهاست که در توجیه این مقام سه وجه ذکر گردیده است:

۱) اسم "رَحْمَن" همچون اسم "الله" مختص به خداوند و در تمام موارد در قرآن کریم مشترک با اسم الله و به جای آن نیز آمده است. ۲) "الرَّحْمَن" بیانگر رحمت عمومی و رحیم گویای رحمت خصوصی است پس "رَحْمَن" اصل و رحیم زیاده در رحمت می‌باشد.

۳) نظم بسمله بر تقدیم الرحمن نیکوتر است.

اسم «الرَّحِيم» نیز از اسمای خداوند و به معنی «مهریان» می‌باشد که وزن صرفی آن - صفت مشبه - دلالت بر دوام آن دارد. این اسم با احتساب بسمله ۲۲۶ بار در قرآن کریم آمده است. چنان‌که در مورد اسم "رَحْمَن" بیان شد، این اسم نیز مشتق از «رحمت» و به معنی رحمت خاص الهی است. این رحمت گاه در اجابت دعا و گاه در الطاف مخصوصه حق به عباد جلوه‌گر می‌شود و در مراتب سلوک، سالک سائر را همچو برق خاطف در مراتب، سیر داده و وی را از انانیت نفس و مراتب طبیعی ربوده و به مرتبه فنا رهنمون می‌سازد. پس تمام مراحل حاصله برای مؤمنان و سالکان طریق از ظهور این اسم می‌باشد. بدین رحمت خاص در آیه‌ی ۱۰۵ سوره بقره «وَاللَّهِ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ» اشاره شده است.

"امام صادق" علیه السلام در تبیین این دو اسم شریف می‌فرماید: «خداوند، "الله" الأَعْلَى بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ رَبَّنَا أَكْشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ لَا تَخْفَ إِنَّكَ أَنْتَ

|   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|
| ر | ح | م | ن | ر | ح | م | ر | ح | م |
| ح | م | ر | ح | م | ن | ر | ح | م | ر |
| م | ر | ح | م | ر | ح | م | ر | ح | م |
| ر | ح | م | ر | ح | م | ر | ح | م | ر |

شکل شماره ۹۴

نیز اگر کسی دو رکعت نماز به نیت نماز حاجت بخواند و در هر رکعت نوزده مرتبه بگوید «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» سپس حمد و سوره را بخواند و چون از نماز فارغ شود هفتصد و هشتاد و شش مرتبه کلمه‌ی «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» را بگوید هر حاجت که بخواهد رواشود و بعضی گفته‌اند در هنگام خواندن آن کلمه نظر در مربع زیر نماید:

|     |     |     |     |
|-----|-----|-----|-----|
| ۸   | ۱۱  | ۷۶۶ | ۱   |
| ۷۶۵ | ۲   | ۷   | ۱۲  |
| ۳   | ۷۶۸ | ۹   | ۶   |
| ۱۰  | ۵   | ۴   | ۷۶۷ |

شکل شماره ۹۵

نیز برای وسعت رزق و گشایش کارها بعد از نماز صبح تا چهل روز هزار مرتبه بخواند «اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ عَبْدِكَ وَرَسُولِكَ وَآلِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ يَا رَازِقُ يَا كَرِيمُ يَا عَطُوفُ».

اگر کسی این کلمات را بر قدحی نویسد و به مریضی از آب آن نوشاند شفا یابد و کلمات این است:

«بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ رَبَّنَا أَكْشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ لَا تَخْفَ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعْلَى بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ رَبَّنَا أَكْشِفُ عَنَّا الْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ لَا تَخْفَ تَجْوِثَ

همه چیز است و به جمیع خلق خویش، "رحمن" و به مؤمنین به طور خاص "رحیم" است.

البته باید گفت دو اسم شریف "رحمن و رحیم" به معنی رقت قلب مصطلح در میان ما نیست؛ بلکه بدان معناست که خداوند تعالی صاحب رحمت و نعمت نامتناهی و فیاض مطلق است و رحمت و احسان او شامل هر مضطربی با حفظ حکمت و مصلحت می‌گردد.



به حرف ذال و همزه‌ی آخر یا قلب آن به معنای خالق و آفریننده است و خواندن این اسم برای رد غایب مفید است و چون از غایب خبری نباشد در هنگامی که شب از نصفه گذشت برخیزد و بگوید «یا ذاری یا معید رد علی فلانا» و نام آن غایب را ذکر کند در همان هفته خبری از او می‌رسد و گفتن «یا ذاری» تا نهصد و یازده مرتبه نیز همین فایده را دارد. همچنین است نوشتن و همراهداشتن مکسر این اسم به صورت زیر:

|   |   |   |   |   |   |
|---|---|---|---|---|---|
|   |   | ذ | ا | ر | ی |
| ا |   | ذ | ر |   | ی |
| ا | ی | ر | ذ |   |   |

شکل شماره ۹۶

فرشته‌ی علی‌ی موکل بر «ذاری»، «مهکانیل» و فرشته‌ی سفلی «دلایوش» است و هر کس که اسم «الخالق» را تا پنج هزار و صد و هفت مرتبه بگوید بلا فاصله پس از اتمام آن، دعایش مستجاب شود و هر چه اراده نماید برایش ظاهر گردد و اگر کسی این نقش را که متعلق به این اسم است همراه خود نگاه دارد به مراتب عالی می‌رسد و صورت نقش این است:

### پژوهه در مفهوم الذاری از مترجم

«الذرء» یعنی «اظهار»، خداوند تبارک و تعالی آنچه را خلق فرموده اظهار نموده است و لذا گفته می‌شود خداوند خلق را ظاهر نمود یعنی اشخاص را به وجود آورد. چنان که پروردگار می‌فرماید: «به تحقیق خلق کردیم برای جهنم بسیاری از جن و انس را».

بعضی گفته‌اند اصل «الذاری» از «ذر» است و «ذر» به معنای مورچه‌ی کوچک است چون خداوند در عالم خلق کرد بنی آدم را به صورت «ذر»، به این مناسبت بخواند باطنش صافی و دلش خرم و مشکلهای او آسان گردد و به هر کارکه روی

یکی از اسمای او «الذاری» می‌باشد.

جمعی دیگر گفته‌اند «الذر» به معنای تفرق و پراکندگی است پس صفت «الذاری» برای خداوند یعنی بنی آدم را خلق کرد و آنها را در زمین متفرق نمود. این اسم نیز همین فواید را دارد به شرطی که در هر صبح صد مرتبه این اسم را بخواند و صورت مکسر این است:

ونه این که از کوچکی حجم به اندازه‌ی ذره بودند.

نکته جالب توجه این است که برای انسان قبل از این حیات دنیوی، حیات دیگری وجود داشته که در آنجا درک و شعور و شناخت وحدانیت و ربویت حق تعالی بیشتر است زیرا احساسات مادی این دنیا بی در آن وجود ندارد.

«رسول خدا» علیه السلام می‌فرماید: «اگر لشکر شیاطین اطراف قلب انسان را نگرفته بودند انسان می‌توانست به ملکوت آسمانها و زمین و به حقایق کل موجودات واقف گردد».

«معراج السعاده»، ص ۱۱

|     |     |     |     |
|-----|-----|-----|-----|
| ۱۷۹ | ۱۹۱ | ۱۸۵ | ۱۸۰ |
| ۱۸۴ | ۱۸۱ | ۱۷۸ | ۱۹۲ |
| ۱۸۲ | ۱۸۵ | ۱۸۹ | ۱۷۷ |
| ۱۹۹ | ۱۷۶ | ۱۸۳ | ۱۸۶ |

شکل شماره ۹۷

نیز مداومت بر اسم «الحالق» برای رفع فشار یا خلل در کارها و صنعتهای دقیق است. اگر کسی تا صد روز، روزی هزار و سیصد و شش مرتبه این اسم را بخواند باطنش صافی و دلش خرم و مشکلهای او آسان گردد و به هر کارکه روی آورد برایش بی‌زحمت مهیا شود و صاحب ریاست و حشمت گردد و به هر صنعتی که دست زند سرآمد اهل عصر خود و از خلق بی‌نیاز گردد و نوشتن مکسر این اسم نیز همین فواید را دارد به شرطی که در هر صبح صد مرتبه این اسم را بخواند و صورت مکسر این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| خ | ا | ل | ق |
| ل | ق | خ | ا |
| ق | ل | ا | خ |
| ا | خ | ق | ل |

شکل شماره ۹۸

اگر کسی به قصد مراجعت غایی پنج هزار مرتبه بگوید «يا خالق من في السموات والارضين و كُل إلَيه مَعَادَه»، آن غایب در آمدن بی قرار شود. اگر کسی در روز جمعه پیش از طلوع آفتاب نود «میم» بنویسد و در هنگام نوشتن مکرر بگوید «يا خالق يا محيط» و این نوشته را همراه خود نگاه دارد هر حاجت که بخواهد روا شود و اگر در باغی یا زراعتی بی‌اویزد از اهر آفته محفوظ ماند.

رِزاق، فقر و درویشی در آن خانه راه نیابد و اگر کسی تا چهل روز، روزی هفتهزار و ششصد و هشتاد مرتبه این اسم را بخواند چنان توانگر و با دولت گردد که احدی وصف آن نتواند کرد و همراه داشتن مکسر این اسم اثری عظیم دارد و صورت مکسر این است:

|   |   |   |   |
|---|---|---|---|
| ر | ز | ا | ق |
| ا | ق | ر | ز |
| ق | ا | ز | ر |
| ز | ر | ق | ا |

شکل شماره ۱۰۰

همچنین برای دفع فقر و فاقه پیش از نماز صبح در چهار زاویه خانه و در هر زاویه ده بار بگوید «الرِّزاق الرِّزاق» به نحوی که از سمت راست قبله شروع کند، بسیار موجب برکت و وسعت رزق است و فرشته‌ی علّوی موگل بر این «امواکیل» و ملک سفلی «ایلیوش» است و این اسم از ذکرها میکائیل است و هر کس این اسم را در شرف قمر نقش کند، و در مربعی در انگشتی خود نماید روزی او وسیع می‌شود و صورت نقش آن این است:

### پژوهه در مفهوم الرِّزاق از مترجم

این اسم شریف به معنای روزی دهنده‌ی تمام موجودات می‌باشد و حکایت از آن می‌کند که همگی بر سر خوان احساس خداوندیش روزی می‌خورند.

«هیچ جنبنده‌ای بر روی زمین نیست مگر آن که روزی وی به عهده‌ی خداست و قرارگاه و امانگاه او را می‌داند که همه در مکتوبی بسیار گفتن این اسم در شب نیمه‌ی شعبان در توسعه‌ی رزق اثری عظیم دارد و اگر کسی در هر رکنی از چهار رکن خانه‌ی خود تا صد مرتبه بگوید «یا رِزاق یا



به معنی "عطای‌کننده‌ی رزق" است به تمامی مخلوقات خود و منظور از رزق چیزی است که بهره‌بردن از آن صحیح باشد چه خوراک یا پوشک یا غیر آن پس «رزق» منحصر در مال حلال است و معارف و مکاشفات و علوم حقه نیز داخل رزق است چه قلوب صافیه با آنها زنده می‌شود و در نتیجه مداومت بر این اسم موجب برکت و وسعت رزق است و فرشته‌ی علّوی موگل بر این «امواکیل» و ملک سفلی «ایلیوش» است و این اسم از ذکرها میکائیل است و هر کس این اسم را در شرف قمر نقش کند، و در مربعی در انگشتی خود نماید روزی او وسیع می‌شود و صورت نقش آن این است:

|     |     |     |    |
|-----|-----|-----|----|
| ر   | ز   | ا   | ق  |
| ۲۰۱ | ۶   | ۲   | ۹۹ |
| ۳   | ۱۰۲ | ۱۹۸ | ۵  |
| ۴   | ۱۹۹ | ۱۰۱ | ۴  |

شکل شماره ۹۹